Das aktuelle theologische Buch

93

Das aktuelle theologische Buch

B STRASSER PETER, Der Gott aller Men-
schen. Eine philosophische Grenziiber-
schreitung. (Bibliothek der Unruhe und des
Bewahrens Bd. 1) Styria, Graz 2002. (207)
ISBN 3-222-12953-3

Es ist schon eine Art Gemeinplatz gewor-
den zu behaupten, dass die Frage nach Gott
in der Philosophie kein Thema mehr sei.
Teilt man diese Einschatzung, so handelt es
sich bei diesem Buch um eine Ausnahme.
Freilich liegt dem eine bestimmte Vorstel-
lung zu Grunde, worum es denn in der Phi-
losophie gehe. Und es gibt vielerlei Defini-
tionen dessen, was Philosophie der Sache
nach sei. Dieser Umstand wird bekanntlich
dadurch nicht einfacher, dass die Bestim-
mung, was sie denn sein kann, selbst be-
reits Aufgabe der Philosophie ist. Peter
Strasser sieht die Sache so: ,Fiir mich hin-
gegen liegt, wie schon fiir Anselm von Can-
terbury, in dem Satz ,Gott ist’ die tiefste
Herausforderung des menschlichen Den-
kens. Mir kommt vor, dass alle Probleme
der Philosophie entweder auf diesen Satz
bezogen bleiben oder sich letzten Endes in
belanglosen Spielereien, in einem denk-
sportlichen L'art pour l'art, verlieren. Von
Gott zu reden heifit, sich iiber den Begriff
des Nicht-blo8-Faktischen Gedanken zu
machen; nachzudenken dariiber, wie der
transzendente Urgrund des Faktischen zu
jenem Ergebnis fithren konnte, das wir als
,die Welt’ — und eben auch als die Welt der
Ubel und des Todes — kennen.” (13f)

Die Frage nach Gott ist jedenfalls fiir jene
Auffassung von Philosophie unausweich-
lich, die sich als Fortsetzung der Deutungs-
bemiihung des bewussten Lebens sieht und
dabei die erreichten Standards der Traditi-
on berticksichtigt. Das heifst jeder, der sein
Leben fiihrt, und das ist nun einmal die
Aufgabe, der sich kein Mensch entziehen
kann, findet sich unweigerlich vor Fragen
gestellt wie: Woher komme und wohin
gehe ich? Bin ich fiir mein Handeln verant-
wortlich? Gibt es einen absoluten, letzten
Grund? - Diese Fragen drdngen sich dem

Menschen geradezu auf, und es bedarf eini-
ger Anstrengung, sie nicht aufkommen zu
lassen.

Gegen diese Anstrengung, dumm bleiben
zu wollen, richtet sich die Philosophie (Odo
Marquard), und sie nimmt diese Fragen
auf: indem sie sie klirt, das heifit in klarere
Formen bringt, nach verschiedenen Hin-
sichten differenziert und sich um Antwor-
ten bzw. den Aufweis der Unbeantwortbar-
keit bemiiht. Nun wird immer wieder
gesagt, dass letztlich jeder Denker einen
Grundgedanken sein Leben lang verfolgt:
Dieser Grundgedanke diirfte dann wohl in
Zusammenhang mit irgendeiner Erfahrung
stehen, aus der er sich erhebt und die als
solche gar nicht weiter im Werk des Philo-
sophen thematisiert werden muss. Strasser
spricht sich dariiber allerdings aus: ,Ich
war als Kind, nach einer langen Zeit krank-
heitsbedingter Abwesenheit, nach Hause
zuriickgekehrt. Man hatte mich auf den
Kiichentisch gesetzt, wohl um mich zu be-
staunen, mich rundum betrachten zu kén-
nen. Die Prozedur war durchaus nicht un-
angenehm. Man hatte mir einen Suppen-
teller prallvoll mit Kirschen in die Hinde
gedriickt, ,alle zum selber Essen’. Ich lief3
mich, ohne die nassroten Friichte an die
Lippen zu fithren — die waren mir damals
irgendwie fast etwas Heiliges —, ruhig an-
schauen. Und schaute dabei mich selber an,
aus einem kleinen Spiegel, der mir ge-
geniiber an der Wand hing. Mit dem Teller
Kirschen, alle zum selber Essen, in den war-
men Hiénden, schaute ich, der heftig ange-
schaut wurde, mich ruhig selber an. Der
kleine Spiegel, aus dem heraus ich mich
ansah, hatte einen geschliffenen Rand und
einen monstros breiten Rahmen, der mit
gar nicht zart gemustertem Leimpapier
umklebt war; wohl ein Armeleute- und
Nachkriegsbehelf. Derart erschien die Spie-
gelflache noch winziger, als sie ohnehin
war. Da geschah es, dass ich die Augen auf-
schlug. Ja, im Wachen erwachte ich. Und es
war das einzige Mal fiir viele Jahre (fiir
mehr als ein halbes Menschenleben), dass
ich mein Gesicht, so wie es war, in Ordnung
fand: mein Gesicht wurde, dieses eine ein-
zige Mal fiir viele Jahre, bewahrheitet vom
Glanz der Kirschen, die ich nicht ansah,



94

Das aktuelle theologische Buch

blofs spiirte.” ' Was sich hier ereignete ist ein
~Augenblick der Philosophie”, wie Strasser
das nennt.

Hier wird eine Art Selbsterkenntnis geschil-
dert, in der jede Trennung aufgehoben ist
und Subjekt und Objekt iibereinkommen.
Nach diesem Modell des reflexiven Selbst-
bezugs will Strasser in seinem neuen Buch
nun auch das Verhaltnis von Gott und Welt
denken. Damit erschliefit er sich einen
neuen Themenbereich fiir seine Position,
die sich als die eines objektiven Idealismus
kennzeichnen l4dsst, wonach es eine ideale,
allgemeine Struktur gibt, den objektiven
Geist, an dem sowohl die natiirlichen Din-
ge als auch der Mensch teilhaben. ,Gott
ist das Subjekt-Objekt seiner Schopfung.
Schopfung bedeutet Selbstentfaltung Got-
tes nach dem Modell des Subjekts, das sich
dadurch entfaltet, dass es sich selbst zum
Objekt seines Nachdenkens [!] macht.” (62)
Dass er sich dabei auf Hegel bezieht, liegt
nahe. Allerdings handelt er sich damit auch
Probleme ein, die von Schelling in aller
Schirfe formuliert wurden: So etwa wenn
Strasser davon spricht, dass die Schépfung
als ein Sich-selbst-Denken Gottes aufzufas-
sen sei. Wird damit aber die Wirklichkeit
der Schopfung erreicht beziehungsweise
erklart, oder bleibt hier doch alles blof8 in
der Sphire des Denkens? Auf jeden Fall
tauchen des ofteren Fragen auf, wo man
gerne noch mehr gewusst hitte. — Das An-
regende und Inspirierende von Strassers
Spekulationen kommt gerade dadurch zum
Tragen.

Freilich betont Strasser, dass diese Explika-
tion des Verhiltnisses Gott — Schopfung auf
Schwierigkeiten in der christlichen Dogma-
tik stoit: ,Gott, das ist die Annahme des
Idealisten, steht zur Welt in einer analogen
Beziehung wie das Subjekt zu sich selbst.
Die Implikationen dieses Ansatzes sind
ebenso klar, wie sie — nebenbei gesagt — ge-
gen das christliche Dogma stehen: Gott ist
die Welt, aber in der Art und Weise, dass er
zugleich das Subjekt ist, das auf sich selbst,
das heifit auf das Ganze seiner Schopfung,
reflektiert.”(61) Dass Strasser dies nur

nebenbei sagt, ist kennzeichnend fiir seine
Absicht. Thm geht es um eine natiirliche
Theologie, also eine, die sich auf das na-
tiirliche Licht der Vernunft verldsst und
darauf beschrénkt. — Solche Unternehmun-
gen sind, wie gesagt, in der Philosophie sel-
ten geworden. Allein deshalb verdient es
schon Aufmerksamkeit. Und Ziel dabei ist
es, einen religiosen Universalismus zu
begriinden: also eine Religiositat oder eine
Deutung des religiésen Empfindens, gegen
die keine guten Griinde von seiten der Ver-
nunft namhaft gemacht werden konnen.
Damit wird von Strasser eine interessante
Zwischenposition eingenommen: einerseits
polemisiert er gegen den Rationalismus der
Aufklarung, der religioses Empfinden nicht
berticksichtigt und das Gottesverhaltnis auf
Ausiibung der Moral beschridnkt, andrer-
seits wendet er sich gegen neue Unmittel-
barkeiten, wie sie unter dem Namen ,New
Age’ kursieren, die das religiése Empfinden
irrational kultivieren in allen mdglichen
Spielformen des Aberglaubens. Diese Posi-
tion wird umso markanter, wenn man noch
die zahlreichen Stimmen im Ohr hat, die
aufgrund des Terroranschlags in New York
die Abschaffung der Religionen fordertern,
da diese allesamt gewaltfordernd wéren.

Wie stellt sich dann von seiten des reli-
giosen Universalismus das Verhiltnis zum
Christentum dar? Seine natiirliche Theolo-
gie ,stiitzt das Christentum, soweit der
christliche Monotheismus und die christli-
che Moral allen Menschen, die verniinftig
und guten Willens sind, als das Beste, wo-
fiir sich eintreten ldsst, nahegebracht wer-
den kann”. (32) Sollte man einmal in New
York sein und noch dazu auf einer Party,
dann kann man dort unter Umsténden ho-
ren: I am a cultural catholic”. Das sollte
dann in etwa soviel meinen, dass man -
zufilligerweise — aus einem katholischen
Umfeld kommt, aber nicht im engeren Sin-
ne glaubt. Wenn man dariiber hinaus eine
Erfahrung macht, die die Trennung von
Subjekt und Objekt aufhebt, so wie Strasser
sie uns schildert, dann wird man sie wohl
mit christlichen Gehalten fiir sich verstand-

! Peter Strasser, Geborgenheit im Schlechten. Uber die Spannung zwischen Kunst und Religion. Essay,

Wien 1993, 126, kursiv im Original.



Aktuelle Fragen

95

lich machen. Die Position Strassers scheint
iiber einen solchen kulturellen Katholizis-
mus hinauszugehen, wenn er die christli-
chen Gehalte als die besten, also diejenigen,
die am ,verniinftigsten’ sind, bezeichnet.
Hat die Idee des christlichen Gottes also die
beste Chance, zum ,,Gott aller Menschen”
Zu avancieren?

In diesem Zusammenhang darf die Kenn-
zeichnung seiner Haltung als ,skeptische
Religiositdat”, um deren ,Ausdruck und
Beforderung” (21) es ihm geht, nicht miss-
verstanden werden: Philosophie ist immer
skeptisch, das heifit sie nimmt Geltungsan-
spriiche nicht unbedacht hin, sondern priift
diese. Es geht ihm nicht um einen Agnosti-
zismus. Vielmehr ist sein Anliegen, Gren-
zen, die auch in der Philosophie allzu eng
gezogen wurden, zu iiberschreiten. Er
~weils, dass es Gott gibt [...]* (13) Es geht
ihm darum, Gott zu denken, den wir, wie
er betont, nicht erkennen kénnen. Gut idea-
listisch macht er darauf aufmerksam, dass
uns aufs Erste ein ,solches Nachdenken
weniger Gott nahe zu bringen, als die Ein-
sicht zu befordern” scheint, ,, dass wir von
ihm grundsétzlich getrennt sind” (14).
Letztlich gehe es jedoch um die , Riicknah-
me der Entzweiung, des Risses, der durch
die Welt geht, seit dem Heraufddammern
der Subjektivitét, die sich selbst als endlich
und einem Objekt gegeniiber erféhrt”. (191)
Philosophie wird also durch diese Tren-
nung tiberhaupt erst notwendig, die sie
aufzuheben versucht. Sie ist, wie der junge
Schelling schreibt, ,ein nothwendiges Ue-
bel”, und ,,s0 arbeitet sie in diesem Betracht
zu ihrer eigenen Vernichtung”. Der ,Ferial-
praktikant des Glaubens”, von dem Stras-
ser in einem anderen seiner Biicher sprach,
hat, so sieht es aus, eine feste Stelle als
objektiver Idealist gefunden. Arbeit gibt’s
genug.

Linz Michael Hofer





